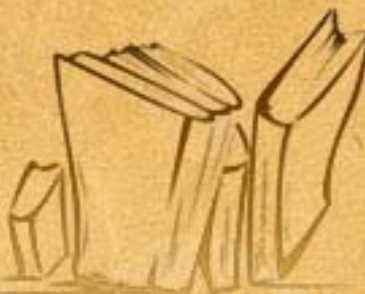


# إقامة الدليل على المنع من الأنشيد الملحنة والتمثيل

بعلم الفقير إلى الله تعالى  
حمدوك بن عبد الله بن حمود التويجري

مصدر هذه المادة:

الكتيبات الإسلامية  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



قسم النوازل

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله نحمده ونسعده ونستغفره ونتوب إليه، ونعود بالله من شرور أنفسنا وسعيّات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، أرسله الله بالهدى ودين الحق، وعلق محبته للعباد وغفرته لذنوبهم على اتباع رسوله ﷺ، وحذرهم من مخالفة أمره وتوعّد من خالف أمره بالفتنة أو العذاب الأليم، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد، فقد سألني بعض الإخوان عن حكم الأناشيد الملحمنة التي تسمى بالأناشيد الإسلامية، وعن حكم التمثيل الذي قد كثر فعله في هذا الزمان ويسمونه التمثيل الإسلامي. وذكر السائل أن التمثيل قد أدخل اليوم في الدعوة إلى الله والتوجيه والإرشاد وجعل أسلوباً جديداً من أساليب الدعوة في هذا العصر.

والجواب عن المسألة الأولى: أن يقال: إن بعض الأناشيد التي يفعلها كثير من الطلاب في الحفلات والمراكم الصيفية ويسمونها الأناشيد الإسلامية، ليست من أمور الإسلام لأنها قد مزجت بالتلحين والتلحين والتقطيب الذي يستفز المنشدين والسامعين ويدعوهم إلى الطرب ويصدّهم عن ذكر الله وتلاوة القرآن وتدبر آياته والتذكرة بما جاء فيه من الوعيد وأخبار الأنبياء مع أنهم، وغير ذلك من العلوم النافعة لمن تدبرها حق التدبر وعمل بما جاء فيها من

الأوامر، واجتنب ما فيها من المنهيات وأراد بعلمه وأعماله وجه الله عز وجل.

وقد سمعت بعض الأشرطة التي قد سجلت فيها بعض الأناشيد التي يسمونها الأناشيد الإسلامية فإذا هي تشبه الأغاني الموسيقية. وفي أول سمعي لها هو مسجل في الشريط حسبت أنه غناء فأنكرت على صاحب الشريط فقال: إنه ليس بغناء، وإنما هو من الأناشيد التي تسمى بالأناشيد الإسلامية، فقلت: لقد أخطأ المنشدون لها باللحان الغناء، وأخطأ من سجلها، وأخطأ من سماها بالأناشيد الإسلامية إذ لا فرق بينها وبين الأغاني الموسيقية في صفة الأداء والتلحين والتطريب الذي يستفز المنشدين والسامعين، وإنه لينطبق على المنشدين للأناشيد باللغوي والتلحين والتطريب قول الشاعر في إنكاره على الذين يستحلون شرب النبيذ المسكر ويقولون إنه نبيذ وليس بخمر فقال الشاعر في الرد عليهم:

فإن لا يكناها أو تكنه فإنه

أخوها غذته أمه بليها

وهكذا يقال في الأناشيد الملحة باللحان الغناء، إن لا تكن غناء فإنما أخته وشقيقته فيجب اجتنابها كما يجب اجتناب الغناء.

ومن قاس الأناشيد الملحة باللحان الغناء على رجز الصحابة، رضي الله عنهم، حين كانوا يبنون المسجد النبوي، وحين كانوا يحفرون الخندق، أو قاسها على الحداء الذي كان الصحابة، رضي الله عنهم، يستحثون به الإبل في السفر فقياسه فاسد لأن الصحابة،

رضي الله عنهم، لم يكونوا يتغدون بالأشعار ويستعملون فيها الألحان المطربة التي تستفز المنشدين والسامعين كما يفعل ذلك الطلاب في الحفلات والمراکز الصيفية، وإنما كان الصحابة، رضي الله عنهم، يقتصرن على مجرد الإنشاد للشعر مع رفع الصوت بذلك، ولم يذكر عنهم أنهم كانوا يجتمعون على الإنشاد بصوت واحد كما يفعله الطلاب في زماننا. والخير كل الخير في اتباع ما كان عليه رسول الله ﷺ، وأصحابه، رضي الله عنهم، والشر كل الشر في مخالفتهم، والأخذ بالمحدثات التي ليست من هديهم ولم تكن معروفة في زمانهم، وإنما هي من بدع الصوفية الذين اخذوا دينهم هوا ولعباً، فقد ذكر عنهم أنهم كانوا يجتمعون على إنشاد الشعر الملحن بألحان الغناء في الغلو والإطراء للنبي ﷺ، ويجتمعون على مثل ذلك فيما يسمونه بالأذكار، وهو في الحقيقة من الاستهزاء بالله وذكره. ومن كانت الصوفية الضالة سلفاً لهم وقدوة فيبيس ما اختاروا لأنفسهم.

وأما تسمية الأناشيد الجماعية الملحدة بألحان الغناء باسم الأناشيد الإسلامية فهو خطأ لأن الأناشيد الجماعية الملحدة بألحان الغناء من المحدثات، والمحدثات ليست من الأمور الإسلامية، وإنما هي من الأعمال التي يجب ردها والمنع منها عملاً يقول النبي ﷺ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»، متفق عليه من حديث عائشة رضي الله عنها. وقد رواه الإمام أحمد بإسناد صحيح على شرط الشيفيين . وفي رواية له ولمسلم والبخاري تعليقاً مجزوماً به: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» أي مردود. وفي

رواية لأحمد إسنادها صحيح على شرط مسلم: «من صنع أمرا من غير أمرنا فهو مردود».

وفي هذه الروايات الصحيحة أبلغ رد على المفتونين بالأناشيد الملحدة بالحان الغناء وعلى الذين يسمونها أناشيد إسلامية وهي من الأمور التي قد صنعت بغير أمر النبي ﷺ.

ومن الأدلة على المنع من هذه البدعة أيضا قول النبي ﷺ: «عليكم بسنني وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، تمسكوا بها واعضوا عليها بالتواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلاله» رواه الإمام أحمد وأهل السنن وابن حبان في (صحيحه) والحاكم في (المستدرك) من حديث العرباض بن سارية، رضي الله عنه. وقال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح وصححه أيضا الحاكم وابن عبد البر والذهبي.

وفي هذا الحديث أوضح دليل على المنع من الأناشيد الجماعية الملحدة لأنها من محدثات الأمور التي جاء التحذير منها في حديث العرباض بن سارية، رضي الله عنه. ومن زعم أنها من أمور الإسلام فإنه يخشى عليه أن يكون داخلا في عموم قول الله تعالى: ﴿لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ﴾<sup>(١)</sup>.

وقد أخبر الله تعالى أنه أكمل الدين لرسوله محمد ﷺ، ولأمته فقال تعالى: ﴿الَّيْوَمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي﴾

(١) سورة الشورى، الآية: ٢١.

وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيَنًا<sup>(١)</sup>. وفي هذه الآية الكريمة أبلغ رد على المفتونين بالأناشيد الجماعية الملحنة بألحان الغناء، وأبلغ رد على تسميتها أناشيد إسلامية لأنها ليست من الدين الذي شرعه الله لعباده المؤمنين وأكمله لهم في آخر حياة النبي ﷺ، وإنما هي من المحدثات التي أحدثت في آخر هذه الأمة ولم تكن معروفة في عهد رسول الله ﷺ، ولا في زمان الخلفاء الراشدين وغيرهم من الصحابة، رضوان الله عليهم أجمعين، ولم تكن معروفة في زمن التابعين. وبعد زمان التابعين وتابعهم أحدث الزنادقة التغبير، وهو من جنس الأناشيد الجماعية الملحنة. قال ابن دريد في (جمهرة اللغة): التغبير صوت يردد بقراءة وغيرها. ونقل مرتضى الحسيني في (تاج العروس) عن ابن دريد أنه قال: التغبير تهليل أو تردید صوت يردد بقراءة وغيرها. ونقل أيضاً عن الليث أنه قال: المغبرة قوم يغبرون بذكر الله، أي يهلكون ويرددون الصوت بقراءة وغيرها، وقد سموا ما يطربون فيه من الشعر في ذكر الله تغبيراً كأنهم إذا تناشدوها بالألحان طربوا فرقعوا وأرھجوا<sup>(٢)</sup> فسموا المغبرة لهذا المعنى. قال الأزهري: وروينا عن الشافعي أنه قال: أرى الزنادقة وضعوا هذا التغبير ليصدوا عن ذكر الله وقراءة القرآن. انتهى. وعلى النحو الذي ذمه الشافعي، رحمه الله تعالى، سار الضلال من الصوفية وتوسعوا في تلحين الشعر وإنشاده على طريقة الغناء والألحان الموسيقية، وكذلك كانوا يفعلون فيما يسمونه بالأذكار، وهذا من

(١) سورة المائدة، الآية: ٣.

(٢) أرھجوا : أي أثاروا العبار وهو الرهج.

تضليل الشيطان لهم وتلاعيبهم. وفي التشيد الجماعي الملحن بألحان الغناء شبه قريب مما ذكر عن الصوفية، وما كان بهذه المثابة فإنه يجب اجتنابه والمنع منه.

وليعلم أن تسمية الأناشيد الملحنة بألحان الغناء باسم الأناشيد الإسلامية يلزم عليها لوازم سيئة جداً وخطيرة.

منها: جعل هذه البدعة من أمور الإسلام ومكملاً له، وهذا يتضمن الاستدراك على الشريعة الإسلامية، ويتضمن القول بأنها لم تكن كاملة في عهد النبي ﷺ.

ومنها: معارضة قول الله تعالى: ﴿وَالْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ﴾. ففي هذه الآية الكريمة النص على إكمال الدين لهذه الأمة، والقول بأن الأناشيد الملحنة أناشيد إسلامية يتضمن معارضتها هذا النص وذلك بإضافة الأناشيد التي ليست من دين الإسلام إلى دين الإسلام وجعلها جزءاً منه.

ومنها: نسبة الرسول ﷺ إلى التقصير في التبليغ والبيان لأمتهم حيث لم يأمرهم بالأناشيد الجماعية الملحنة ويخبرهم أنها أناشيد إسلامية.

ومنها: نسبة الرسول ﷺ، وأصحابه إلى إهمال أمر من أمور الإسلام وترك العمل به.

ومنها: استحسان بيعة الأناشيد الملحنة بألحان الغناء وإدخالها في أمور الإسلام. وقد ذكر الشاطبي في كتاب (الاعتراض) ما رواه ابن حبيب عن ابن الماجشون قال: سمعت مالكا يقول: (من ابتدع

في الإسلام بدعة يراها حسنة فقد زعم أن محمدًا ﷺ، خان الرسالة لأن الله يقول: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ﴾ فما لم يكن يومئذ دينا فلا يكون اليوم دينا) وذكره الشاطبي في موضع آخر من كتاب (الاعتصام) ولفظه قال: (من أحدث في هذه الأمة شيئاً لم يكن عليه سلفها فقد زعم أن رسول الله ﷺ، خان الرسالة) وذكر بقائه بمثل ما تقدم. انتهى.

## فصل

وأما السؤال عن حكم التمثيل الذي يستعمل في هذا الزمان، فالجواب عنه أن يقال: إن التمثيل معناه محاكاة الغير في الكلام أو الأفعال أو الحركات أو غير ذلك من أنواع المحاكاة، وهو من المنكرات التي يجب المنع منها والإنكار على من فعلها لأن النبي ﷺ، كره محاكاة الناس وأعظم ذلك.

كما جاء في الحديث الذي رواه الإمام أحمد بإسناد صحيح عن عائشة، رضي الله عنها، أنها حكت امرأة فقال لها رسول الله ﷺ: «ما أحب أني حكيت أحدا وأن لي كذا وكذا» ورواه أبو داود والترمذى بنحوه. وقال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح. وفي رواية لأحمد عن عائشة، رضي الله عنها، قالت: «ذهبت أحكى امرأة أو رجلاً عند رسول الله ﷺ، فقال رسول الله ﷺ: (ما أحب حكيت أحدا وأن لي كذا وكذا) أعظم ذلك». وهذه الرواية إسنادها صحيح على شرط مسلم. وفي هذا الحديث أبلغ رد على من أجاز التمثيل وعلى من استحسن.

وأيضاً فإن التمثيل لكلام الغير أو أفعاله أو حركاته محدث في الإسلام وقد ثبت عن النبي ﷺ، أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»، رواه الإمام أحمد والبخاري ومسلم من حديث عائشة. وفي رواية لأحمد ومسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» وقد ذكره البخاري تعليقاً بصيغة الجزم. قوله: (رد) أي مردود. وفي رواية لأحمد إسنادها صحيح على شرط مسلم: «من صنع أمراً من غير أمرنا فهو مردود».

وفي هذا الحديث أبلغ رد على من أجاز التمثيل للماضين أو المعاصرين لأن التمثيل من الأعمال التي ليس عليها أمر النبي ﷺ وليس من أفعال الصحابة ولا من أفعال التابعين لهم بإحسان، وإنما هي من المحدثات التي دخلت على المسلمين من أعداء الإسلام والمسلمين حين ابتلى المسلمون بمخالطتهم واتباع سنتهم الذميمة.

وأيضاً فإن التمثيل من أفعال النصارى في قديم الدهر وحديثه، فإنهم كانوا يمثلون المسيح عليه الصلاة والسلام ويمثلون أكابرهم وعظماءهم. والتمثيل عند المسلمين مأخوذ من أفعال النصارى وهو من التقليد المحرم لما فيه من التشبيه بأعداء الله ، وقد قال النبي ﷺ: «من تشبه بقوم فهو منهم» رواه الإمام أحمد وأبو داود من حديث عبد الله بن عمر، رضي الله عنهما، وهو حديث حسن، وقد صححه الشيخ أحمد محمد شاكر في تعليقه على مسنن الإمام أحمد. وقال شيخ الإسلام أبو العباس ابن تيمية في كتابه (اقتضاء الصراط المستقيم): إسناده جيد، وقال الحافظ ابن حجر: إسناده حسن. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وقد احتج الإمام أحمد وغيره بهذا الحديث.

قال الشيخ: وهذا الحديث أقل أحواله أنه يقتضي تحريم التشبه بهم، وإن كان ظاهره يقتضي كفر المتشبه بهم كما في قوله: ﴿وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ﴾<sup>(١)</sup>، وقال شيخ الإسلام أيضاً في موضع آخر: قوله، ﴿مَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ﴾ موجب هذا تحريم التشبه بهم بعلة كونه تشبهها، وقال أيضاً: التشبه بالكفار منهي عنه الإجماع. انتهى.

وروى الترمذى عن عبد الله بن عمرو، رضي الله عنهمَا، أن رسول الله ﷺ قال: «ليس منا من تشبه بغيرنا، لا تشبهوا باليهود ولا بالنصارى». قال ابن مفلح في قوله: (ليس منا) هذه الصيغة تقتضي عند أصحابنا التحرير. انتهى.

وفي هذا الحديث الذي قبله وما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية من الإجماع على النهي عن التشبه بالكفار أبلغ رد على من أحاجز التمثيل وعلى من استحسن لأن التمثيل لأن أفعال النصارى، والتشبه بهم حرام شديد التحرير ومنهي عنه بالإجماع.

### تنبيه

ليعلم طالب العلم أن من أشد التمثيل تحريمًا تمثيل الأنبياء، صلوات الله وسلامه عليهم، ويليه في التحرير تمثيل أصحاب النبي ﷺ، من رجال ونساء ومحاكاةهم في أقوالهم وأفعالهم، كما قد حدث ذلك في زماننا من بعض المجرمين وال مجرمات، وهذا في الحقيقة من

(١) سورة المائدة ، الآية: ٥١.

التنقص للصحابة والاستخفاف بهم وإساءة الأدب في حقهم وإظهار السخرية بهم عند المسلمين وغير المسلمين، وانتهاك حرمتهم بالمحاكاة التي لا يرضى بها أحد من العقلاء لنفسه، ولا يرضى بها مؤمن لأصحاب رسول الله ﷺ، ولا شك أن هذا من تلاعب الشيطان بالمثلين للصحابة وتزيينه لهم هذا المنكر الذي تمجه أسماع ذوي الإيمان والقول السليمة وتشتمز منه قلوبهم، ولو قدر أن محاكاة الصحابة وتمثيل أقوالهم وأفعالهم وقع مثله بأحد من الذين لهم قدرة على الانتقام لأوشك أن يبادر إلى الانتقام من ينتهه ويحكيه في أقواله وأفعاله وحركاته؛ لأنه لابد أن يُعد ذلك من الاستهزاء والسخرية والاستخفاف به. فالواجب على ولادة أمور المسلمين أن يأخذوا على أيدي المجرمين الذين انتهكوا حرمة الصحابة بالمحاكاة والتمثيل وجعلوهم غرضا للاستهزاء والسخرية والتنقص. ويجب أيضا المنع من تسجيل أشرطة هذا المنكر وبيعها، ويجب أيضا إتلاف ما وجد منها وتأديب من لم ينته عن تمثيلهم أو عن تسجيل الأشرطة وبيعها.

وقد ورد التحذير من اتخاذ الصحابة رضي الله عنهم غرضا للتنقص وإساءة الأدب، وذلك فيما رواه الإمام أحمد والترمذى عن عبد الله بن مغفل، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: «الله في أصحابي لا تتخذوهم غرضا بعدي، فمن أحبهم فبحبى أحبهم ومن أبغضهم فيبغضي أبغضهم ومن آذاهم فقد آذاني ومن آذاني فقد آذى الله ومن آذى الله يوشك أن يأخذه» وروى أبو نعيم في (الحلية) عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله

ﷺ: «شَرَارُ أُمَّتِي أَجْرَؤُهُمْ عَلَىٰ صَحَابِيٍّ».

## فصل

وأما تسمية المحاكاة بالتمثيل الإسلامي فهو من الخطأ الذي يراد به تزيين الباطل بزخرف الكذب. وقد تقدم حديث عائشة رضي الله عنها الذي جاء فيه أن رسول الله ﷺ كره محاكاة الناس وأعظمها. وفيه أبلغ رد على من زعم أن التمثيل من أمور الإسلام. وتقدم أيضاً أن التمثيل محدث في الإسلام، والمحدثات ليست من أمور الإسلام، وإنما هي من النهييات المخالفة للإسلام فيجب المنع منها والإنكار على من جعلها أو جعل شيئاً منها من أمور الإسلام. وتقدم أيضاً أن التمثيل مأخوذ من أفعال النصارى، وما كان بهذه المثابة فهو حرام والإسلام بريء منه، وإنه ليخشى على من نسب التمثيل إلى الإسلام وجعله داخلاً في مسماه أن يكون له نصيب من قول الله تعالى: ﴿وَأَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ﴾<sup>(١)</sup> الآية.

## فصل

وأما إدخال التمثيل في الدعوة إلى الله تعالى والتوجيه والإرشاد فهو خطأ كبير، وهو من مكاييد الشيطان وتزيينه للباطل وإظهاره في صورة الحق. الواقع في الحقيقة أن التمثيل بضد الدعوة إلى الله

(١) سورة الشورى ، الآية: ٢١ .

والتجيئ والإرشاد لأنه مخالف لما ثبت عن النبي ﷺ من كراهة محاكاة الناس وإعظام ذلك. ومخالف أيضاً لما ثبت عنه ﷺ من الأمر برد المحدثات والأعمال التي ليس عليها أمره، ومخالف أيضاً لما ثبت عنه ﷺ من التغليظ في التشبيه باليهود والنصارى وغيرهم من أعداء الله. وقد ذكر الله تعالى الطريق الشرعي الذي يجب سلوكه في الدعوة إلى الله والتجيئ والإرشاد فقال تعالى: ﴿إِذْ أُذْعَنَ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾<sup>(١)</sup>.

قال ابن كثير في الكلام على هذه الآية: يقول تعالى آمراً رسوله محمدًا ﷺ أن يدعو الخلق إلى الله بالحكمة. قال ابن جرير: وهو ما أنزله عليه من الكتاب والسنة: ﴿وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ﴾ أي بما فيه من الزواجر والواقع بالناس، وذكرهم بما ليحدروها بأس الله تعالى. انتهى.

فهذه هي الطريقة التي يجب سلوكها في الدعوة إلى الله والتجيئ والإرشاد، وما خالفها فهو من البدع التي يجب ردها والمنع منها، ومن ذلك محاكاة الناس وتمثيل أقواهم وأفعالهم، ولو كانت المحاكاة والتمثيل من طرق الدعوة إلى الله والتجيئ والإرشاد لكان رسول الله ﷺ وأصحابه أولى بذلك وأسبق إليه من جاء بعدهم.

وقد روى الطبراني في (الكبير) عن أبي ذر رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «ما بقي شيء يقرب من الجنة ويباعد من

(١) سورة النحل، الآية: ١٢٥.

النار إلا وقد بين لكم». قال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح غير محمد بن عبد الله بن يزيد المقرى وهو ثقة.

وفي هذا الحديث أبلغ رد على الذين استباحوا التمثيل وزعموا أنه من طرق الدعوة إلى الله والتوجيه والإرشاد، ولو كان الأمر فيه كما يزعمون لبين ذلك النبي ﷺ لأمته وأرشدهم إليه.

وقد دلت الأحاديث التي تقدم ذكرها قريبا عن عائشة وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن عمرو، رضي الله عنهم، على أن التمثيل من الأشياء التي تقرب من النار وتبعده من الجنة فلتراجع الأحاديث فيها أبلغ رد على المفتونين بالتمثيل.

ومن الأحاديث التي يرد بها على الممثلين قول النبي ﷺ: «قد تركتكم على البيضاء ليلاها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك» رواه الإمام أحمد وابن ماجة والحاكم من حديث العرباض بن سارية، رضي الله عنه. ورواه ابن ماجة أيضا من حديث أبي الدرداء، رضي الله عنه، ولفظه: «وأيم الله لقد تركتكم على مثل البيضاء ليلاها ونهارها سواء». قال أبو الدرداء، رضي الله عنه: صدق والله رسول الله ﷺ تركنا والله على مثل البيضاء ليلاها ونهارها سواء.

وفي هذا الحديث دليل على المنع من بدعة التمثيل لأنها من المحدثات في الإسلام وليس من الأمور التي ترك رسول الله ﷺ لأمته عليها.

## فصل

### في ذكر أشياء من التمثيليات السخيفية المستهجنة

فمن ذلك ما فعله بعض الطلاب في بعض المراكز الصيفية حيث جعلوا شيطاناً إنسانياً يمثل إبليس ويمثل وسوساته للناس بترك المأمورات وفعل المنكرات، فجعل الشيطان الإنساني يدنس من بعض الحاضرين ويوسوس لهم بما يترتب عليه غضب الله وعقابه فيزيزن لهم الأشياء الحرجية ويأمرهم بفعلها ويهدون عليهم أمر الفرائض والواجبات ويأمرهم بتركها، وجعل الحاضرون يضحكون من هذا التمثيل بملء أفواههم.

وهذه القصة السخيفية من أقبح القصص التي ذكرت عن المفتوندين بالتمثيل وهي من تلاعب الشيطان بهم وسخرية منه ومن الحاضرين عندهم.

ومن القصص التمثيلية السخيفية جداً - بل الشركية - ما أخبرني به من أثق به من أهل العلم أنه لما كان يدرس في المعهد حضر عند بعض الطلاب وهم يمثلون شجرة تبعد من دون الله، فذكر أن بعضهم قاموا أمام الشجرة ورفعوا أيديهم نحوها يدعوها من دون الله ويسألونها قضاء حوائجهم فجاء أحد الحاضرين يمثل نفسه برجل عابد يريد أن يقطع الشجرة التي تبعد من دون الله، فجاء آخر منهم يمثل نفسه بإبليس فنهى الممثل بالاعابد عن قطع الشجرة وصارعه فصرعه الممثل بالاعابد، فقال له الممثل بإبليس:

اترك الشجرة اليوم وأنا أعطيك دينارا، فأأخذ الممثل بالعبد الدينار وترك قطع الشجرة في ذلك اليوم، ثم جاء في اليوم الثاني ليقطعها فأعطيه الممثل بإبليس دينارا آخر فتركها، ثم جاء في اليوم الثالث فطلب الدينار فأبي الممثل بإبليس أن يعطيه شيئا فصارعه الممثل بالعبد فصرعه الممثل بإبليس وقال له: إنما كنت تغلبني إذ كان عملك لله، فأما اليوم فقد صار عملك للدينار فغلبتك.

قلت: وهذه التمثيلية السخيفة من أقبح التمثيليات التي ذكرت عن الممثلين، وهي من التمثيل لشجرة العزى ونحوها من الأشجار التي كانت تعبد من دون الله. فالطلاب الذين قد مثلوا أنفسهم يدعون شجرة من دون الله قد جعلوا الله نداً وأشركوا به شركاً أكبر. وقد قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا﴾<sup>(١)</sup>، وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾<sup>(٢)</sup>.

ولا يخفى على عاقل ما في فعل الذين يمثلون عبادة الشجرة من الشرك مع ما في ذلك أيضا من السخيف والرعونة. وأما الممثل بإبليس في هذه القصة، وفي القصة المذكورة قبلها، فهما أسوأ حالا من الذين أشركوا بالشجرة لأن كلا من هذين قد جعل نفسه بمنزلة الشيطان الرجيم الذي قد لعنه الله وطرده من الملأ الأعلى وآيسه من

(١) سورة النساء، الآية: ٤٨.

(٢) سورة النساء، الآية: ١١٦.

رحمته وأمر بني آدم أن يتخدوه عدواً، وحذرهم من فتنته، ولو كان عند الممثل بإبليس دين ثابت لمنعه دينه من التعرض لسخط الله وأليم عقابه، ولو كان له عقل سليم لمنعه عقله مما يدنس ويشين عند ذوي العقول السليمة.

وأما الحاضرون عند الممثل بإبليس والتمثيلين بعِباد الشجر فلكل واحد من الراضين بالتمثيل نصيب من الإثم والإفك الذي فعله الممثلون لأن الراضي بالذنب كفاعله، والدليل على هذا قول الله تعالى: ﴿وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللَّهِ يُكَفِّرُ بِهَا وَيُسْتَهْزِئُ بِهَا فَلَا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّىٰ يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ﴾<sup>(١)</sup>. والأدلة على ذلك كثيرة، وقد ذكرت طرفاً منها في كتابي المسمى (إعلان النكير، على المفتوحين بالتصوير) فلتراجع هنالك.

وإنه ليخشى على اللذين تشبهها بإبليس في القصتين المذكورتين في أول الفصل أن يكون كل منهما خارجاً من الإسلام، وكذلك الذين وقفوا أمام الشجرة يدعونها من دون الله ويمثلون أفعال الذين يعبدون العزى وغيرها من الأشجار ويدعونها من دون الله. وقد ورد التشديد في الحلف بالبراءة من الإسلام، وهو في حالة الصدق أهون بكثير من التمثل بإبليس وبعِباد الأشجار. فروى الإمام أحمد وابن ماجة والحاكم عن عبد الله بن بريدة عن أبيه، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: «من قال إني برئ من الإسلام فإن كان

(١) سورة النساء، الآية: ١٤٠.

كاذباً فهو كما قال، وإن كان صادقاً فلن يرجع إلى الإسلام سالماً»، وفي رواية لأحمد: «من حلف أنه بري من الإسلام فإن كان كاذباً فهو كما قال وإن كان صادقاً فلن يرجع إلى الإسلام سالماً» قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي في تلخيصه.

فليتأمل الممثلون بـأبليس وبعباد الأشجار هذا الحديث حق التأمل، ولا يأمنوا أن يكون لهم نصيب من البراءة من الإسلام لأن التمثيل الذي قد فعلوه هو صريح الكفر والشرك، وأي كفر أعظم مما كان عليه عدو الله أبليس، وأي شرك أعظم من دعاء الأشجار وجعلها أنداداً من دون الله.

وبالجملة فإن الممثلين بـأبليس وبالذين يدعون العزّى وغيرها من الأشجار قد وقعوا في خطر عظيم وأمر مناقض للإسلام؛ فعلى من فعل هذا المنكر الوخيم أن يتدارك نفسه بالتوبة النصوح والإنابة إلى الله تعالى والإكثار من الأعمال الصالحة فإن الحسنات يذهبن السيئات. وعلى غيرهم من المؤمنين أن يحذروا من ال الوقوع في مثل هذه الأمور الفظيعة والزلات الشنيعة والمزالق الخطرة التي وقع فيها الجاهلون بما ينافق الإسلام.

ومن الأحاديث الواردة في التشديد بالحلف بملة غير الإسلام حديث ثابت بن الصحاح، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «من حلف بملة سوى الإسلام كاذباً متعمداً فهو كما قال» رواه الإمام أحمد والبخاري ومسلم والترمذى والنسائي وابن ماجة وابن

حبان في صحيحه، وقال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح. وفي رواية لابن حبان: أن النبي ﷺ قال: «من حلف بعلة سوى الإسلام كاذباً متعمداً فهو كافر». ومعنى الحلف بعلة غير الإسلام أن يقول هو يهودي أو نصراني إن فعل كذا وكذا، وقد جاء النص على ذلك في حديث رواه الحاكم عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: «من حلف على يمين فهو كما حلف، إن قال هو يهودي فهو يهودي، وإن قال هو نصراني فهو نصراني، وإن قال هو برئ من الإسلام فهو برئ من الإسلام» صححه الحاكم وفي إسناده ضعف. وروى ابن ماجه عن أنس، رضي الله عنه، قال: سمع النبي ﷺ رجلا يقول: أنا إذا ليهودي فقال رسول الله ﷺ: «وجبت»، في إسناده بقية بن الوليد وقد رواه بالعنعنة وهو مدلس. ويشهد لهذا الحديث أبي هريرة المذكور قبله ما تقدم قبلهما من حديث بريدة وثابت بن الصحاك، رضي الله عنهما.

وإذا علم ما جاء في هذه الأحاديث من التشديد في الحلف بالبراءة من الإسلام والخلف بعلة غير الإسلام كأن يقول هو يهودي أو نصراني إن فعل كذا وكذا، فليعلم أن التشبه بـإبليس وعباد الأشجار أعظم من ذلك بكثير لأن كلاً من المتشبه بـإبليس وعباد الأشجار قد جعل نفسه بمنزلة من تشبه به وذلك يقتضي الكفر. والتشبه بـإبليس يقتضي أيضاً أن يكون المتشبه به من الشياطين، وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «من تشبه بقوم فهو منهم» رواه الإمام أحمد وأبو داود من حديث ابن عمر، رضي الله عنهما، وقد تقدم الكلام عليه فليراجع. وما تقدم في الكلام عليه قول شيخ الإسلام

ابن تيمية: إن ظاهره يقتضي كفر التشبه بهم كما في قوله تعالى:  
 ﴿وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ﴾<sup>(١)</sup>.

ويجب على الذين مثلوا أنفسهم بإبليس وبعّاد الأشجار وهم جاهلون بما تشتمل عليه هذه الأفعال الوخيمة من المنافاة لدين الإسلام أن يبادروا إلى محو هذه الزلات بقول: لا إله إلا الله، والإكثار من الاستغفار والأعمال الصالحة. فقد روى الإمام أحمد والبخاري ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائى عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: «من حلف فقال في حلفه **واللات والعزى** فليقل لا إله إلا الله». قال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح.

وروى الإمام أحمد والنسائى وابن حبان في (صحىحة) عن سعد بن أبي وقاص، رضي الله عنه، أنه حلف باللات والعزى فقال له أصحابه: قد قلت هجراً<sup>(٢)</sup>، فأتى النبي ﷺ فقال: إن العهد كان قريباً وإني حلفت باللات والعزى، فقال رسول الله ﷺ: «قل لا إله إلا الله وحده ثلثا ثم أنفث عن يسارك ثلثا وتعوذ بالله من الشيطان ولا تعد» ورواه ابن ماجه مختصرأ. وفي رواية للنسائى عن سعد بن أبي وقاص، رضي الله عنه، قال: كنا نذكر بعض الأمر وأنا حديث عهد بالجاهلية فلحت باللات والعزى، فقال لي أصحاب رسول الله ﷺ: بئس ما قلت. أئت رسول الله ﷺ فأخبره فإنما لا

(١) سورة المائدة ، الآية: ٥١.

(٢) قال الجوهري : المحرر بالضم هو الإفحاش في المطلق والخنا . وقال ابن منظور في (لسان العرب) : المحرر القبيح من الكلام.

نراك إلا قد كفرت، فأتيته فأخبرته فقال لي: «قل لا إله إلا الله وحده لا شريك له ثلث مرات وتعوذ من الشيطان ثلث مرات واتفل عن يسارك ثلث مرات ولا تعد له» إسناده صحيح على شرط البخاري.

وإذا علم ما في التمثال بإبليس وبعّاد الأشجار من السخاف والرعونة وما يترتب على ذلك من الغفلة عن الله تعالى والصد عن ذكره ومراقبته، وما يترتب على ذلك أيضا من تضليل الناس بقيمة الأفعال ورديء الكلام الذي يشتمل على الهزل والمحون وأنواع السفاهة والسخافة والرقابة، وما تشتمل عليه أفعالهم وأقوالهم في حال تمثيلهم بإبليس وبعّاد الأشجار من المنكرات التي تناهى الإسلام، فهل يقول مؤمن عاقل إن ذلك من التمثيل الذي يدخل في الدعوة إلى الله والتوجيه والإرشاد.

كلا لا يقول ذلك من له أدنى شيء من العقل والدين، وإنما يقول ذلك من هو مصاب في دينه وعقله. وإنه ليخشى على المتشبهين ببابليس وبعباب الأشجار وعلى الراضين بفعلهم أن يصابوا بهم مصيبة في دينهم، مع ما يخشى عليهم من العذاب في الآخرة فقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «وهل يكب الناس في النار على وجوههم - أو قال - على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم» رواه الإمام أحمد والترمذى وابن ماجة والحاكم من حديث معاذ بن جبل، رضي الله عنه، وقال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح، وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيغرين ووافقه الذهبي في (تلخيصه).

وفي الصحيحين وغيرهما عن أبي هريرة، رضي الله عنه، أنه سمع رسول الله ﷺ يقول: «إن العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبيّن فيها ينزل بها في النار أبعد مما بين المشرق والمغارب».

وقوله «ما يتبيّن فيها» معناه: لا يتدرّبها ويفكر في قبحها ولا يخاف ما يترتب عليها.

وفي رواية البخاري: «إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضوان الله لا يلقي لها بالا يرفعه الله بها درجات، وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقي لها بالا يهوي بها في جهنم». وقد رواه الإمام أحمد مختصراً. وفي رواية له: أن رسول الله ﷺ قال: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة يضحك بها جلساءه يهوي بها من أبعد من الشريّا» ورواه البيهقي ولفظه: «إن العبد ليقول الكلمة لا يقوها إلا ليضحك بها المجلس يهوي بها أبعد مما بين السماء والأرض، وإن الرجل ليزيل عن لسانه أشد مما ينزل عن قدميه».

وروى الإمام أحمد أيضاً عن أبي سعيد الخدري، رضي الله عنه، يرفعه: قال: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة لا يريدها بأساً إلا ليضحك بها القوم فإنه ليقع منها أبعد من السماء».

وعن بلال بن الحارث المزني، رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة من رضوان الله ما كان يظن أن تبلغ ما بلغت يكتب الله له بها رضوانه إلى يوم القيمة، وإن الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط الله ما كان يظن أن تبلغ ما بلغت يكتب الله له بها سخطه إلى يوم يلقاه» رواه مالك وأحمد

والترمذى وابن ماجة وابن حبان فى (صحىحه) والحاكم، وقال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح، وصححه أيضًا الحاكم والذهبى. قال الترمذى: وفي الباب عن أم حبيبة، رضى الله عنها. وفي رواية للحاكم عن محمد بن عمرو بن علقمة بن وقاص الليثى قال: كان رجل بطال يدخل على الأمراء فيضحكهم فقال له جدي: ويحك يا فلان لم تدخل على هؤلاء وتضحكهم فإينى سمعت بلال بن الحارث المزني يحدث، ثم ذكر حديث بلال بن الحارث الذى تقدم ذكره.

وروى الإمام أحمد وأبو داود والترمذى والدارمى والحاكم عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده، رضى الله عنه، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ويل للذى يحدث فىكذب ليضحك به القوم ويل له ويل له». قال الترمذى: هذا حديث حسن. قال: وفي الباب عن أبي هريرة، رضى الله عنه.

وفي هذه الأحاديث أبلغ تحذير من تضحك الناس برديء الكلام وما يشتمل على الهزل والمحون أو الاستهزاء والسخرية بالناس ومحاکاتهم في الأقوال والأفعال.

ومن أعظم التمثيل خطراً وأشدّه نكارة الاستهزاء بالدين وأهل الدين والسخرية من المتسكين بالسنة، كما قد ذكر ذلك عن بعض ذوي السفاهة والرقاعة الذين لا يبالون بما يأتونه من منكرات الأفعال وما يخرج من أفواههم من الأقوال الساقطة ورديء الكلام. وما ذكر عنهم من الأفعال المنكرة أنهم يجعلون بعض محلقي اللحى

أو بعض الصبيان الصغار لحية من حلوه الضأن التي عليها شعر كثير ليمثلوا بذلك أهل اللحى ويضحكوا منهم ومن يمثلهم. وهذا صريح في الاستهزاء بالسنة في إعفاء اللحى والسخرية من الذين يُعفون لحاظهم. وما علم الأراذل السخفاء أن استهزاءهم باللحى يتناول النبي ﷺ فإنه هو القدوة والأسوة الحسنة للذين يُعفون اللحى. وقد كان ﷺ كث اللحى ضخمها عظيمها قد ملأت نحه، وقد أمر أمته بإعفاء اللحى وتوفيرها ونهاهم عن حلقها والتمثيل بها، وما تضمن الاستهزاء بالنبي ﷺ من الأقوال أو الأفعال أو تضمن الاستهزاء بشيء من هديه وسنته فهو كفر صريح. وقد جاء النص على ذلك في قول الله تعالى: ﴿قُلْ أَبَاللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ \* لَا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ﴾<sup>(١)</sup>. قال البغوي: سبب نزول هذه الآية ما قال الكلبي ومقاتل وقناة: أن النبي ﷺ كان يسير في غرفة تبوك وبين يديه ثلاثة نفر من المنافقين اثنان يستهزئان بالقرآن والرسول والثالث يضحك، فأطلع الله نبيه ﷺ على ذلك فقال: «أحبسوا على الركب»، فدعاهم وقال لهم: «قلتم كذا وكذا» فقالوا: إنما كنا نخوض ونغلب. وقال ابن كثير وقوله: ﴿لَا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ﴾. أي بهذا المقال الذي استهزأتم به. انتهوا. فليحذر الذين يمثلون أهل اللحى ويسخرون منهم من الوقع في هذه المزالق التي تخرجهم من الإسلام.

ومن أقبح التمثيل ما يفعله بعض أشباه الرجال من تمثيل أفعال

(١) سورة التوبة، الآيات: ٦٥ ، ٦٦.

النساء وكلامهن حتى إن بعضهم يمثل النساء في الولادة، وهذا شيء في غاية القبح والسخافة. وقد «لعن رسول الله ﷺ المتشبهين من الرجال بالنساء والمتشبهات من النساء بالرجال» رواه الإمام أحمد والبخاري وأبو داود والترمذى وابن ماجه من حديث ابن عباس، رضي الله عنهم، وقال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح.

وروى الإمام أحمد وأبو داود والنسائي وابن حبان في (صحيحه) والحاكم عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: «لعن رسول الله ﷺ الرجل يلبس لبسة المرأة والمرأة تلبس لبسة الرجل» قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم وأقره الذهبي في (تلخيصه). رواه ابن ماجه بإسناد حسن ولفظه: أن رسول الله ﷺ «لعن المرأة تتشبه بالرجال والرجل يتتشبه بالنساء» واللعن هو الطرد والإبعاد من الله.

وروى الإمام أحمد والطبراني عن عبد الله بن عمرو بن العاص، رضي الله عنهم، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ليس منا من تشبه بالرجال من النساء ولا من تشبه بالنساء من الرجال». فليتأمل المثلون للنساء هذه الأحاديث وليحذرموا من اللعن الذي يطردهم عن الله ويعدهم من رحمته ومن كل خير.

## فصل

وقد ذكر عن بعض المفتونين بمحاكاة الناس وتمثيل أقوالهم وأفعالهم أنهم استدلوا على جواز التمثيل بما جاء في قصة الأبرص والأقرع والأعمى الذين كانوا في بني إسرائيل. فقد جاء في قصتهم:

أن الملك جاء إلى كل واحد منهم في صورته و هيئته . قال المفتونون بالتمثيل : إن مجيء الملك إلى كل واحد من الثلاثة في صورته و هيئته يدل على جواز التمثيل .

والجواب عن هذه الشبهة من وجوه . أحدها : أن يقال إن الله تعالى قد أقدر الملائكة على أشياء لا يقدر على مثلها أحد من البشر ، ومن ذلك التمثال في غير صورهم التي خلقوا عليها . فقد كانوا يمثلون في صور شتى من صور بني آدم وغيرهم . وقد جاء بعضهم إلى إبراهيم عليه الصلاة والسلام في صورة ضيوف من بني آدم فدخلوا عليه وسلموا عليه فنكرهم وأوجس منهم خيفة فقالوا : لا تخف وأخبروه أنهم قد أرسلوا لإهلاك قوم لوط ، وبشروه وزوجته بِإِسْحَاقَ وَمَنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ . ثم جاءوا إلى لوط في صور بني آدم فسيء لهم وضاق بهم ذرعاً لأنه خاف عليهم من قومه ، فأخبروه أنهم رسّل ربّه وأن قومه لن يصلوا إليه ، وأمروه بالإسراء بأهله من الليل وأخبروه بإهلاك قومه وأن موعد إهلاكهم الصبح . وجاء اثنان منهم إلى داود في صورة خصمين ، وجاء حبريل إلى مريم فتمثل لها بشرأً سوياً وأخبرها أنه رسول ربها ، وأنه سيهبه لها غلاماً زكيأً ، ثم نفخ في جيب درعها فحملت بعيسى عليه الصلاة والسلام . وجاء ملك من الملائكة إلى الثلاثة المبتلين من بني إسرائيل فمسح على كل واحد منهم فذهب عنه ما كان فيه من البلاء وأعطى كل واحد منهم ما طلبه من المال . ثم إن الله تعالى أراد أن يبتليهم ليتبين الشاكر منهم لنعمة الله عليه والحادي المنكر للنعمة فأرسل إليهم الملك فجاء إلى كل واحد منهم في صورته

وهيئته التي كان عليها حين كانت العاشرة فيه فسأل كل واحد منهم أن يعطيه ما يتبلغ به في سفره وذكره العاشرة التي كانت فيه وأن الله شفاه منها وأعطاه المال الذي كان في يده فجحد الأبرص والأقرع نعمة الله عليهما واعترف الأعمى بنعمة الله عليه وشكر الله عليها، فأخبره الملك أنهم إنما ابتلوا وأن الله قد رضي عنه وسخط على الأبرص والأقرع. وكان جبريل يأتي إلى النبي ﷺ في صورة دحية الكلبي، وأتى إليه مرة في صورة رجل شديد بياض الثياب شديد سواد الشعر فجلس إلى النبي ﷺ وسأله عن الإسلام والإيمان والإحسان وعن وقت الساعة وعن أشراطها، وكان ذلك بمحضر من بعض الصحابة فلم يعرفه رسول الله ﷺ حتى ولد. ورآه رسول الله ﷺ في صورته التي خلق عليها مرتين، مرة في الأرض ومرة في السماء السابعة عند سدرة المنتهى وذلك في ليلة الإسراء. وروى أنه تمثل لأبي جهل في صورة فحل عظيم من الإبل فرعب منه أبو جهل رعباً شديداً، ذكر ذلك ابن إسحاق في قصتين. إحداهما: حين حمل أبو جهل حجراً ليقيه على رأس النبي ﷺ إذا سجد فعرض له جبريل في صورة فحل من الإبل فهم به أن يأكله فألقى الحجر من يده ورجع منبهتاً ممتنعاً لونه مرعوباً. قال ابن إسحاق: فذكر لي أن رسول الله ﷺ قال: «ذلك جبريل ولو دنا لأخذته». القصة الثانية: حين اشتري أبو جهل إبلًا من رجل من إراش ومطله بأثناها فاستعدى الإراشي عليه رسول الله ﷺ فجاء معه وأمر أبو جهل أن يعطيه حقه فأعطاه إياه في الحال، ولما عותب أبو جهل على فعله ذلك ذكر أنه رأى فوق رأس النبي ﷺ فحلاً من الإبل، قال: ما

رأيت مثل هامته ولا قصرته ولا أنيابه لفحل قط فو الله لو أتيت  
لأكلني.

وفي الصحيحين ومسند الإمام أحمد عن سعد بن أبي وقاص،  
رضي الله عنه، قال: لقد رأيت يوم أحد عن يمين رسول الله ﷺ  
وعن يساره رجلين عليهما ثياب بيض يقاتلان عنه كأشد القتال ما  
رأيتمهما قبل ولا بعد. زاد مسلم في رواية له: يعني جبريل وميكائيل  
عليهما السلام.

وروى الواقدي في قصة بدر عن ابن عباس رضي الله عنهما  
قال: كان الملك يتصور في صورة من يعرفون من الناس يشترونهم  
فيقول: إني قد دنوت منهم فسمعتهم يقولون لو حملوا علينا ما ثبتنَا  
فذلك قول الله عز وجل: **لَوْاْذِ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ أَنَّى مَعَكُمْ فَشَبَّثُوا الَّذِينَ آمَنُوا**<sup>(١)</sup> الآية. وقد ذكر البيهقي هذا الأثر في (دلائل  
النبوة). وذكر البغوي عن مقاتل أنه قال: كان الملك يمشي أمام  
الصف - يعني يوم بدر - في صورة الرجل ويقول: أبشروا فإن الله  
ناصركم. وروى الواقدي عن أبي بردة بن نيار، رضي الله عنه،  
قال: جئت يوم بدر بثلاثة أرؤس فوضعتهن بين يدي رسول الله ﷺ  
فقلت: أما رأسان فقتلتهما، وأما الثالث فإني رأيت رجلاً طويلاً  
قتله فأخذت رأسه، فقال رسول الله ﷺ: «ذاك فلان من  
الملائكة». وروى الواقدي أيضاً عن موسى بن محمد بن إبراهيم عن  
أبيه قال: كان السائب بن أبي حبيش يحدث في زمن عمر، رضي

(١) سورة الأنفال، الآية: ١٢.

الله عنه، يقول: والله ما أسرني أحد من الناس، فيقال: من؟ يقول: لما اهزمت قريش اهزمت معها فأدركتني رجل الشعر طويل على فرس أبيض فأوثقني رباطاً، وجاء عبد الرحمن بن عوف فوجدني مربوطاً فنادى في العسكر: من أسر هذا، حتى انتهى بي إلى رسول الله ﷺ فقال: «من أسرك؟»؟ قلت: لا أعرفه، وكرهت أن أخبره بالذى رأيت، فقال رسول الله ﷺ: «أسرك ملك من الملائكة، اذهب يا ابن عوف بأسيرك». وروى الإمام أحمد عن علي، رضي الله عنه، أثراً طويلاً في قصة بدر وقال في آخره: فجاء رجل من الأنصار قصير بالعباس بن عبد المطلب أسيراً، فقال العباس: يا رسول الله، إن هذا والله ما أسرني، لقد أسرني رجل أجلح من أحسن الناس وجهها على فرس أبلغ ما أراه في القوم. فقال الأنصاري: أنا أسرته يا رسول الله، فقال: «اسكت فقد أيدك الله تعالى بملك كريم». قال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح غير حارثة بن مضرب وهو ثقة. وروى الإمام أحمد أيضاً عن ابن عباس، رضي الله عنهما، قال: كان الذي أسر العباس بن عبد المطلب أبو اليسر بن عمرو وهو كعب بن عمرو أحد بنى سلمة، فقال له رسول الله ﷺ: «كيف أسرته يا أبو اليسر؟»؟ قال: لقد أعانني عليه رجل ما رأيته بعد ولا قبل، هيئته كذا هيئته كذا، فقال رسول الله ﷺ: «لقد أعانك عليه ملك كريم» قال الهيثمي: فيه راوٍ لم يسم وبقية رجاله ثقات.

وإذا علم أن الله تعالى قد أقدر الملائكة على التمثيل في صور بني آدم وهياكلهم بحيث تكون صورة الملك مثل صورة الآدمي الذي تمثل

فليعلم أيضاً أن الله تعالى قد أقدر إبليس على التمثيل في صور بني آدم وأقدر ذريته من الجن على مثل ذلك وعلى التمثيل في صور الحمير والكلاب والستانيير والحييات. فأما إبليس فقد ذكر عنه التمثيل في صور بني آدم في عدة قصص، منها: ما رواه ابن جرير في تفسير سورة الأحزاب عن ابن عباس، رضي الله عنهما، في قول الله تعالى: ﴿وَلَا تَبَرُّ جِنَّةً تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى﴾<sup>(١)</sup>. فذكر قصة فيها: أن إبليس جاء إلى رجل من أهل الرمان الذي كان بين نوح وإدريس، أتاه في صورة غلام فاجر نفسه منه واتخذ شيئاً يزمر فيه فكان ذلك سبباً لاختلاط الرجال والنساء وتبرج النساء. هنا ملخص ما جاء في القصة وهي مبسطة في تفسير ابن جرير.

ومن القصص في مثل إبليس في صور بني آدم ما ذكره ابن إسحاق في السيرة: أن قريشا لما أهملهم شأن النبي ﷺ وأرادوا أن يتشاوروا في أمره ماذا يفعلون به اعترضهم إبليس في صورة شيخ جليل عليه بـ<sup>(٢)</sup> فوق على باب دار الندوة. فلما رأوه واقفا على الباب قالوا: من الشيخ؟ قال: شيخ من أهل نجد سمع بالذى اتعدتم له حضر معكم ليسمع ما تقولون وعسى أن لا يعدمكم منه رأيا ونصحا. فأدخلوه معهم. فذكر القصة وما فيها من تفنيده أيضا لرأي من أشار بإخراجه من بين أظهرهم ونفيه من بلادهم،

(١) سورة الأحزاب، الآية: ٣٣.

(٢) قال الجوهري : البت : الطيلسان من خز ونحوه . وذكر ابن منظور في (لسان العرب) عن ابن سيده أنه قال : البت كساء غليظ مهلل مربع أحضر ، وقيل : هو من وبر وصوف.

وموافقته لأبي جهل على رأيه أنهم يقتلون النبي ﷺ وقال: هذا هو الرأي ولا رأي غيره.

ومن القصص أيضاً في تمثيل إبليس في صور الآدميين ما رواه ابن إسحاق عن عروة بن الزبير قال: لما أجمعوا قريش المسير - يعني إلى بدر - ذكرت الذي كان بينها وبين بي بكر فكاد ذلك أن يشنهم فتبدي لهم إبليس في صورة سراقة بن مالك بن جعشن المدجلي، وكان من أشراف بني كنانة، فقال: أنا لكم جار من أن تأتكم كنانة من خلفكم بشيء تكرهونه. قال ابن إسحاق: فذكر لهم أن كانوا يرونها في كل منزل في صورة سراقة بن مالك بن جعشن لا ينكرونها حتى إذا كان يوم بدر والتقي الجماعان كان الذي رأه حين نكص الحارث بن هشام أو عمير بن وهب فقال: أين سراقة أسلمنا عدو الله وذهب!.

وروى الطبراني في (الكبير) عن رفاعة بن رافع رضي الله عنه قال: لما رأى إبليس ما تفعل الملائكة بالمشرّكين يوم بدر أشفع أن يخلص القتل إليه، فتشبث به الحارث بن هشام وهو يظن أنه سارقة بن مالك، فوكرز في صدر الحارث فألقاه ثم خرج هارباً حتى ألقى نفسه في البحر فأقبل أبو جهل بن هشام فقال: يا عشر الناس لا يهولنكم خذلان سراقة إياكم فإنه كان على ميعاد من محمد.. وروي ابن جرير في (تفسيره)، والبيهقي في (دلائل النبوة) عن ابن عباس، رضي الله عنهما، قال: جاء إبليس يوم بدر في جند من الشياطين معه رأيته في صور رجال من بني مدج، والشيطان في صورة سراقة بن مالك بن جعشن فقال الشيطان للمشرّكين: لا

غالب لكم اليوم من الناس وإني جار لكم. فلما اصطف الناس أخذ رسول الله ﷺ قبضة من التراب فرمي بها في وجوه المشركين فولوا مدبرين. وأقبل جبريل إلى إبليس فلما رأه وكانت يده في يد رجل من المشركين انتزع إبليس يده فولى مدبرا هو وشيعته فقال الرجل: يا سرقة ألم تزعم أنك لنا جار، قال: ﴿إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾<sup>(١)</sup> وذلك حين رأى الملائكة.

وذكر البغوي في تفسيره عن الكلبي أنه قال: لما التقوا كان إبليس في صف المشركين على صورة سرقة آخذا بيد الحارث بن هشام فنكص على عقبيه فقال له الحارث: أفراراً من غير قتال؟ فجعل يمسكه فدفع في صدره وانطلق وانهزم الناس. فلما قدموا مكة قالوا: هزم الناس سرقة، فبلغ ذلك سرقة فقال: بلغني أنكم تقولون إني هزمت الناس فو الله ما شعرت بمسيرتكم حتى بلغتني هزيمتكم، فقالوا: ما أتيتنا في يوم كذا، فحلف لهم. فلما أسلموا علموا أن ذلك كان الشيطان. وقد ذكر ابن عطية وابن الجوزي وغيرهما من المفسرين نحو ما ذكره البغوي عن ابن الكلبي.

وقد ذكر تعالى قصة إبليس مع المشركين في يوم بدر في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ رَأَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَأَتِ الْفِتَنَ نَكَصَ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾<sup>(٢)</sup>. فهذه الآية الكريمة تؤيد ما ذكر قبلها من الآثار

(١) سورة الأنفال، الآية: ٤٨.

(٢) سورة الأنفال، الآية: ٤٨.

عن السلف في تصور إبليس لقريش في صورة سراقة بن مالك بن جعشن وقوله لهم: ﴿لَا غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَكُمْ﴾ ثم أسلمهم وذهب عنهم وقال: ﴿إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ﴾.

وأما تمثيل الجن في صور بني آدم وغيرهم من الحيوانات فهو مشهور عند العرب في الجاهلية والإسلام. وقد ذكر العلماء قصصاً كثيرة مما وقع في زمن الجاهلية ولا حاجة إلى ذكر شيء من ذلك. وأما ما وقع في الإسلام فهو كثير. ومنه ما تقدم في الأثر عن ابن عباس، رضي الله عنهما: أن جند إبليس من الشيطان جاءوا يوم بدر في صور رجال من بني مدج.

ومن ذلك ما جاء في قصة أبي هريرة رضي الله عنه مع الشيطان الذي جاء يسرق من التمر الذي كان أبو هريرة رضي الله عنه موكلًا على حفظه. قال البخاري في (كتاب الوكالة) من صحيحه. وقال عثمان بن الهيثم أبو عمرو: حدثنا عوف عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة، رضي الله عنه، قال: «وَكَلَنِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِحَفْظِ زَكَاةِ رَمَضَانَ فَأَتَيْنِي آتٍ فَجَعَلَ يَحْثُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخْذَتْهُ وَقَلَتْ: وَاللَّهِ لَأُرْفِعَنَكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: إِنِّي مُحْتَاجٌ وَعَلَيَّ عِيَالٌ وَلِي حَاجَةٌ شَدِيدَةٌ، قَالَ: فَخَلَيْتَ عَنِّي فَأَصْبَحْتُ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «يَا أَبَا هَرِيرَةَ، مَا فَعَلْتَ أَسِيرَكَ الْبَارِحَةَ؟» قَالَ: قَلَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، شَكَا حَاجَةٌ شَدِيدَةٌ وَعِيَالًا فَرَحَمَهُ فَخَلَيْتَ سَبِيلَهُ، قَالَ: «أَمَا إِنَّهُ قَدْ كَذَبَكَ وَسَيَعُودُ» فَعَرَفَ أَنَّهُ سَيَعُودُ لِقَوْلِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِنَّهُ سَيَعُودُ، فَرَصَدَتْهُ فَجَعَلَ يَحْثُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخْذَتْهُ فَقَلَتْ: لَأُرْفِعَنَكَ إِلَى

رسول الله ﷺ، قال: دعني فإني محتاج وعلىّ عيال لا عود، فرحمته، فخليت سبيله فأصبحت، فقال لي رسول الله ﷺ: «يا أبا هريرة، ما فعل أسيرك؟» قلت: يا رسول الله شكا حاجة شديدة وعيالاً فرحمته فخليت سبيله، قال: «أما إنه قد كذبك وسيعود» فرصلته الثالثة فجعل يكتو من الطعام فأخذته فقلت: لأرعنك إلى رسول الله ﷺ، وهذه آخر ثلاث مرات إنك تزعم لا تعود ثم تعود، قال: دعني أعلمك كلمات ينفعك الله بها، قلت: ما هن؟ قال: إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي: ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ﴾<sup>(١)</sup> حتى تختم الآية فإنك لن يزال عليك من الله حافظ ولا يقربك شيطان حتى تصبح. فخليت سبيله فأصبحت، فقال لي رسول الله ﷺ: «ما فعل أسيرك البارحة؟» قلت: يا رسول الله، زعم أنه يعلمني كلمات ينفعني الله بها فخليت سبيله، قال: (ما هي؟) قلت: قال لي إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي من أولها حتى تختم الآية: ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ﴾ وقال لي: لن يزال عليك من الله حافظ ولا يقربك شيطان حتى تصبح، وكانوا أحقر شيء على الخير، فقال النبي: «أما إنه قد صدّقك وهو كذوب، تعلم من تناطّب مذ ثلاث ليال يا أبا هريرة؟» قال: لا، قال: (ذاك شيطان). وقد رواه النسائي في كتاب (عمل اليوم والليلة) بنحوه. قال الحافظ ابن حجر في شرحه لباب فضل سورة البقرة من (فتح الباري): الذي تبدي لأبي هريرة في حديث الباب كان على هيئة الآدميين. انتهى.

(١) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.

وقد وقع لمعاذ بن جبل، رضي الله عنه، قصة تشبه قصة أبي هريرة، رضي الله عنه، مع الذي جاء يسرق من التمر. وفيها: أن معاذًا، رضي الله عنه، قال: فلما ذهب هوى من الليل أقبل على صورة الفيل فلما انتهى إلى الباب دخل من خلل الباب على غير صورته. فذكر القصة وفي آخرها: أن الشيطان قال له: إني شيطان ذو عيال وما أتيتك إلا من نصيبين ولو أصبحت شيئا دونه ما أتيتك ولقد كان في مدینتكم هذه حتى بعث صاحبكم، فلما نزلت عليه آياتنا أنفرتنا منها فوقعنا بنصيبين لا تقرآن في بيت إلا لم يلتج فيه الشيطان ثلاثة، فإن خللت سبيلي علمتكهما، قلت: نعم، قال: آية الكرسي وآخر سورة البقرة من قوله: ﴿أَمَّنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ﴾<sup>(١)</sup> إلى آخرها. فخللت سبيلي، وذكر بقية القصة بنحو ما تقدم في حديث أبي هريرة، رضي الله عنه. رواه الطبراني في (الكبير) والحاكم بنحوه وصححه ووافقه الذهبي على تصحيحه.

وقد وقع أيضاً لأبي بن كعب وأبي أيوب وأبي أسد وزيد بن ثابت، رضي الله عنهم، قصص مع الجن الذين يسرقون من ترهم.

فأما قصة أبي بن كعب، رضي الله عنه، فرواهَا النسائي في كتاب (عمل اليوم والليلة) وابن حبان في (صحيحة) والطبراني في (الكبير) والحاكم في (المستدرك) وصحح الحاكم إسنادها ووافقه الذهبي على تصحيحه وقال الهيثمي: رجال الطبراني ثقات.

وأما قصة أبي أيوب، رضي الله عنه، فرواهَا الإمام أحمد

(١) سورة البقرة ، الآية: ٢٨٥ .

والترمذني والحاكم. وقال الترمذني: هذا حديث حسن غريب. وفي رواية الحاكم: أن الغول كانت تجئ في صورة السنور.

وأما قصة أبي أسميد، رضي الله عنه، فرواه الطبراني في (الكبير) قال الهيثمي: ورجاله وثقوا كلهم وفي بعضهم ضعف.

وأما قصة زيد بن ثابت، رضي الله عنه، فرواه ابن أبي الدنيا، ذكر ذلك الحافظ ابن حجر في (فتح الباري).

وروى ابن عساكر في (تاریخ دمشق) عن أحمد بن أبي الحواري قال: سمعت أبا سليمان يقول: خرج ابن الزبير في ليلة مقرمة على راحلة. قال: فنزل بيول فالتفت فإذا على الراحلة شيخ أبيض الرأس واللحية قال: فشد عليه فتنحى فركب راحلته ومضى. قال: فناداه: والله يا ابن الزبير لو دخل قلبك مني الليلة شعرة لخبتاك. قال: ومنك أنت يا لعنة يدخل قلبي شيء. قال ابن كثير في (البداية والنهاية): وقد روى لهذه الحكاية شواهد من وجوه آخر جيدة.

وروى ابن عساكر أيضاً عن عامر بن عبد الله بن الزبير قال: أقبل عبد الله بن الزبير، رضي الله عنهما، في ركب من قريش فيهم عبد الرحمن بن أبي ربيعة المخزومي ورهط من قريش حتى إذا كانوا بالكديد<sup>(١)</sup> قال ابن الزبير: رأيت رجلاً تحت التناصب، يعني شجراً<sup>(٢)</sup> فقال ابن الزبير: ألا تقدم أبغىكم لينا، قالوا: بلى، فأقبل

(١) الكديد: يفتح أول وكسر ثانيه ن موضع بين مكة والمدينة بين منزلتي أمّ مج وعسفان . قال القاضي عياض : الكديد عين جارية على أثنتين وأربعين ميلاً من مكة.

(٢) قوله : التناصب يعني شجراً ، كذا جاء في (تاریخ دمشق) والذي ذكره أهل اللغة

ابن الزبير حتى أتاه قال: فسلمت عليه، قال: وعليك السلام. قال ابن الزبير: والله ما أتيت أحدا إلا رأيت له مني هيبة غيره، فلما دنوت منه وهو في ظل قد كاد يذهب فلم يتحرك فضربت برجلي وقلت: انقض إلىك إنك لشحيح بظلك، فانحاز متکارها فجلست فأخذت بيده وقلت: من أنت؟ قال: رجل من أهل الأرض من الجن. قال: فوالله ما عدا أن قالها فقامت كل شعرة في واجهته بيدي فقلت: إنك من أهل الأرض وتبعد لي هكذا واجهته فإذا ليس له سفلة<sup>(١)</sup> فانكسر، فقلت: ألم تبدوا وانت من أهل الأرض، وانقمع مني فذهب فجاءني أصحابي فقالوا: أين صاحبك؟ قلت: كان والله رجلاً من الجن فذهب. قال: ما بقي رجل رأه إلا ضرب به الأرض ساقطا فأخذت كل رجل منهم فشددته على بعيره حتى أتيت بهم أمّج<sup>(٢)</sup> وما يعقلون.

وروى ابن عساكر أيضاً عن سفيان بن عيينة قال: قال ابن الزبير: دخلت المسجد ذات ليلة فإذا نسوة يطفن بالبيت فأعجبني

أنه يجمع على تنضب بفتح التاء وضم الضاد واحدتها تنضبه. قال في (لسان العرب) شجر ينبت بالحجارة وهو ينبت ضخما على هيئة السرح وعياداته بيض ضخمة وورقة متقبض ولا تراه إلا كأنه يابس مغير وله شوك مثل العوسج وله جين مثل العنب الصغار يؤكل وهو أحجمر.

(١) قال الجوهري: السفلة بكسر الفاء قوائم البعير ، وكذا قال ابن منظور في (لسان العرب).

(٢) قال ابن منظور في (لسان العرب) : أمّج بفتحتين وجيم موضع بين مكة والمدينة . وقال أبو عبيد البكري : أمّج بفتح أوله وثانيه وبالجيم قرية جامعة بها سوق وهي كثيرة المزارع والنخل ، وقال أيضاً : من أمّج إلى الروضة أربعة أميال ومن الروضة إلى الكديد ميلان ومن الكديد إلى عسفان ستة أميال. انتهى.

فلما قضيت طوافهن خرجن مما يلي باب الحذائن فقلت لأتبعهن حتى أعرف مواضعهن، فما زلن يمشين حتى أتین العقبة، ثم صعدن من العقبة وصعدت خلفهن، ثم هبطن وهبطت خلفهن حتى أتین فحراً فدخلن في خربة فدخلت في أثرهن، فإذا مشيخة جلوس فقالوا: ما جاء بك يا ابن الزبير، فقلت: ومن أنتم؟ قالوا: نحن الجن، قلت: إني رأيت نسوة يطفن بالبيت فأعجبني، فاتبعهن حتى دخلت هذا الموضع فقالوا: إن أولئك نساؤنا، تشنثه يا ابن الزبير ما شئت، قلت: أشتئي رطباً وما مكة يومئذ من رطبة فأتوني بربط فأكملت، ثم قالوا: احمل ما بقي معك، قال: فحملته ورجعت وأنا أريد أن أريه أهل مكة حتى دخلت منزلي فوضعته في سفط ثم وضعت السفط في صندوق ثم وضعت رأسي، فوالله إني لبين النائم واليقطان إذ سمعت جلبة في البيت فقال بعضهم لبعض: أين وضعه؟ فقال بعضهم لبعض: افتحوا الصندوق، قال: ففتحوه، فقال بعضهم لبعض: أين هو؟ فقال بعضهم في السفط قال: افتحوا السفط، فقالوا: لا نستطيع أن نفتحه إنه قد ذكر عليه اسم الله عز وجل، قال: فاحملوه كما هو، قال: فحملوه فذهبوا، قال ابن الزبير: لم آسف على شيء أسفني كيف لم أثبت عليهم وهم في البيت.

فهذا نموذج من القصص التي وقعت في زمن النبي ﷺ، وما وقع بعده لابن الزبير، رضي الله عنهم، مما تتمثل فيه الجن في صور بني آدم وصورة الفيل والسنور.

وقد وقع في زماننا عدة قصص مما تتمثل فيه الجن في صور بني آدم وفي صور الحمير والكلاب والستانيير والحيات. وقد ذكر لي

بعض القصص عن أناس ثقات لا أشك في صدقهم وصحة أخبارهم، وفيما ذكرته من القصص التي وقعت في أول الإسلام كفاية في ثبوت تمثيل إبليس وذراته من الجن في صور بني آدم وغيرهم من الحيوانات.

وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «إِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بِي» رواه الإمام أحمد والبخاري وغيرهم من حديث أبي هريرة، رضي الله عنه. وفي رواية للبخاري: «إِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ فِي صُورَتِي». وفي رواية لأحمد: «إِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَصَوَّرُ بِي – أَوْ قَالَ – لَا يَتَشَبَّهُ بِي». وفي رواية له «إِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَسْتَطِعُ أَنْ يَتَشَبَّهُ بِي».

وفي الباب عن أنس بن مالك وجابر بن عبد الله وعبد الله بن مسعود وأبي قتادة وأبي سعيد الخدري وأبي جحيفة وأبي مالك الأشجعى عن أبيه وعبد الله بن عمرو وابن عباس، رضي الله عنهم، نحو ذلك. فهذه أحاديث متواترة عن عشرة من الصحابة، رضي الله عنهم، بعضها في الصحيحين وبعضها في غيرهما من السنن والمسانيد وصحح ابن حبان وغيرهما من كتب السنة. وهي من الأحاديث الثابتة عن النبي ﷺ، وهي تدل بمفهومها على أن الشيطان يستطيع أن يتمثل بمن سوى النبي ﷺ من بني آدم وغيرهم. وقد ذكر البغوي في (شرح السنة) عن شيخه القاضي حسين بن محمد المروذى شيخ الشافعية في زمانه أنه قال: جميع الأنبياء والملائكة لا يتمثل الشيطان بشيء منهم. انتهى.

وإذا علم أن التمثيل في صور بني آدم ليس هو من خصائص

الملائكة لأنه قد وقع مثله من إبليس وذرته. فليعلم أيضاً أنه لا يصح الاستدلال على جواز التمثيل بما وقع من الملك حين جاء إلى كل من الأبرص والأقرع والأعمى متمثلاً في صورته وهيئته، لأن الاستدلال بذلك لا ينفك عن مقارنته بتمثيل إبليس وذرته في صور بين آدم وهيئاتهم، وما كان بهذه المثابة فإنه لا يجوز الاستدلال به على جواز التمثيل، وإنما يستحسنه ويستدل به على الجواز من يستحسن التأسي بإبليس وذرته، ويرى جواز الاستدلال بما وقع منهم من التمثيل في صور بين آدم وغيرهم، وهذا مما يتنزه عنه كل مؤمن عاقل، ولا يرضي به إلا من هو مصاب في دينه وعقله.

**الوجه الثاني:** أن يقال: إن الله تعالى أمر المؤمنين عند التنازع في الأشياء أن يردوا الحكم فيها إلى الكتاب والسنّة فقال تعالى: ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾<sup>(١)</sup>

قال مجاهد وغير واحد من السلف في قوله: ﴿فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾ أي إلى كتاب الله وسنة رسوله. قال البغوي: والرد إلى الكتاب والسنّة واجب إن وجد فيهما فإن لم يوجد فسيله الاجتهاد. انتهى.

وإذا ردنا حكم التمثيل إلى الكتاب والسنّة لم نجد فيهما ما يدل على جواز ذلك، ووجدنا في السنّة أدلة تدل على المنع منه. وسيأتي ذكرها في الوجه الثالث وما بعده.

(١) سورة النساء، الآية: ٥٩.

**الوجه الثالث:** أن رسول الله ﷺ قال: «ما أحب أني حكى  
أحداً وأن لي كذا وكذا» وأعظم ذلك. وقد ذكرت هذا الحديث  
في أول الكلام على التمثيل فليراجع. ولفظ هذا الحديث عام  
فيشمل محاكاة الملائكة في أفعالهم ومحاكاة بين آدم وغيرهم، فكل  
ذلك داخل في عموم ما كرمه رسول الله ﷺ.

وأعظم الأمر على من فعله. وفي هذا أبلغ رد على من تشبت  
بقصة الملك مع الأبرص والأقرع والأعمى وزعم أن فيها دليلاً على  
جواز التمثيل.

**الوجه الرابع:** أن رسول الله ﷺ حذر أمته من المحدثات  
وأمرهم بردّها ورد الأفعال التي ليس عليها أمره. وقد ذكرت  
الحديث الوارد في ذلك في أول الكلام على التمثيل فليراجع ففيه  
أبلغ رد على من تشبت بقصة الملك مع الأبرص والأقرع والأعمى،  
وزعم أن فيها دليلاً على جواز التمثيل الذي هو من المحدثات  
والأعمال التي ليس عليها أمر النبي ﷺ.

**الوجه الخامس:** أن يقال: إن التمثيل مأخوذ من أفعال  
النصارى، وقد تقدم بيان ذلك في أول الكلام على التمثيل. وقد  
قال النبي ﷺ: «من تشبه بقوم فهو منهم». وهذا الحديث يدل  
على تحريم التمثيل لأنّه مأخوذ من أفعال النصارى، والتشبه بهم  
حرام شديد التحريم. وفيه أبلغ رد على من يتّشّبّث بالتشبيه في  
الاستدلال على جواز التمثيل.

وهذا آخر ما تيسّر إيراده والحمد لله رب العالمين، وصلي الله

وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى  
يوم الدين.

## الفهرس

|                                                           |    |
|-----------------------------------------------------------|----|
| المقدمة.....                                              | ٥  |
| حكم التمثيل في هذا الزمان .....                           | ١١ |
| تنبيه .....                                               | ١٣ |
| فصل: في تسمية المحاكاة بالتمثيل الإسلامي .....            | ١٥ |
| فصل: في إدخال التمثيل في الدعوة إلى الله تعالى.....       | ١٥ |
| فصل: في ذكر أشياء من التمثيلات السخيفية المستهجنة .....   | ١٨ |
| فصل: الرد على من أجاز التمثيل بقصة الأبرص والأقرع والأعمى |    |
| .....                                                     | ٢٨ |
| الفهرس.....                                               | ٤٦ |